
1 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

Asian Journal of Social Science and Management Technology 

ISSN: 2313-7410 

Volume 8, Issue 1, January-February, 2026 

Available at www.ajssmt.com 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Corps et Masculinités en littérature Marocaine 
 

Omar Tahir 

Université Hassan II Casablanca 

 

Abstract : 

This article explores representations of masculinity in the works of Bahaa Trabelsi, in dialogue with selected 

male figures from Leïla Slimani’s In the Garden of the Ogre, focusing on the body as a key site where gendered 

power relations are enacted. Drawing on gender studies, anthropology, and psychoanalytic theory, the analysis 

demonstrates that masculinity is not a natural essence but a cultural and symbolic construction shaped by 

domination, violence, and vulnerability. The first part examines patriarchal violence inflicted upon female 

bodies-symbolic, verbal, and physical- through authoritarian, possessive, and fundamentalist male figures. The 

second part addresses fragile and decadent masculinities marked by addiction, aging, trauma, and self-erasure, 

revealing the internal fractures of hegemonic masculinity. Ultimately, the article argues that these literary 

representations expose the instability and crisis of dominant masculine norms, highlighting the human cost of 

patriarchal power for both women and men. 

 

Key words: body; masculinities; Slimani; Trabelsi 

 

Résumé  

Cet article analyse les représentations des masculinités dans l’œuvre de Bahaa Trabelsi, en dialogue avec 

certaines figures masculines du roman Dans le jardin de l’ogre de Leïla Slimani, en mettant l’accent sur le corps 

comme lieu central d’inscription des rapports de pouvoir liés au genre. S’appuyant sur les apports des études de 

genre, de l’anthropologie et de la psychanalyse, l’étude montre que la masculinité ne relève nullement d’une 

essence naturelle, mais d’une construction culturelle et symbolique, traversée par la violence, la domination et 

la fragilité. L’analyse met d’abord en lumière les formes de violences patriarcales exercées sur les corps féminins, 

qu’elles soient symboliques, verbales ou physiques, à travers des figures masculines autoritaires, possessives ou 

intégristes. Elle s’attache ensuite aux masculinités vulnérables, décadentes ou marginales, marquées par 

l’addiction, le vieillissement, le traumatisme ou l’effacement de soi. En définitive, l’article révèle la crise du 

modèle viril hégémonique et la manière dont la littérature en expose les impasses et les coûts humains. 

 

Mots-clés : corps ; masculinités ; Slimani ; Trabelsi 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

  

Introduction 

Longtemps érigée en norme silencieuse et en évidence anthropologique, la masculinité s’est inscrite, dans les 

sociétés patriarcales, comme un principe organisateur des corps, des rôles et des hiérarchies sociales. Associée 

à l’universel, à la rationalité et à l’autorité, elle s’est imposée en tant que modèle dominant dont les effets 

excèdent largement la seule condition masculine pour façonner l’ensemble des rapports sociaux de sexe. Or, 

loin de constituer une essence immuable, la masculinité apparaît désormais comme une construction historique, 

culturelle et symbolique, traversée de tensions, de contradictions et de violences, tant envers les femmes 

http://www.ajssmt.com/
www.ajssmt.com


2 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

qu’envers les hommes eux-mêmes. La littérature contemporaine francophone, et plus particulièrement celle 

issue des contextes maghrébins et diasporiques, se révèle alors un espace privilégié pour interroger ces formes 

plurielles de l’être-homme, en exposant leurs mécanismes de domination, mais aussi leurs failles, leurs dérives 

et leurs effondrements. 

Dans cette perspective, l’œuvre de Bahaa Trabelsi, en dialogue implicite avec celle de Leïla Slimani, offre un 

terrain d’analyse particulièrement fécond. À travers des récits marqués par la brutalité des rapports de pouvoir, 

la confiscation des corps et la mise en scène de subjectivités masculines tantôt tyranniques, tantôt vacillantes, 

ces textes déconstruisent les fondements mêmes de la masculinité hégémonique. Le corps y devient un enjeu 

central : lieu d’exercice de la domination patriarcale, support de la violence symbolique et physique, mais aussi 

espace de résistance, de vulnérabilité et parfois d’effacement de soi. Dès lors, la masculinité ne se donne plus 

comme un bloc homogène, mais comme une constellation de figures antagonistes, oscillant entre autorité 

brutale, virilité performative, décadence morale et fragilité psychique. 

Une question centrale se pose : comment la littérature de Bahaa Trabelsi met-elle en scène les masculinités 

contemporaines à travers le prisme du corps, et en quoi ces représentations révèlent-elles à la fois la persistance 

des violences patriarcales et l’effritement de l’ordre masculin dominant ? Autrement dit, comment les corps 

(féminins comme masculins) deviennent-ils les lieux privilégiés où s’inscrivent, se rejouent et se contestent les 

logiques de pouvoir liées au genre ? 

Afin de répondre à cette problématique, cette étude s’articulera autour de deux axes majeurs. Il s’agira, dans 

un premier temps, d’analyser les formes de domination masculine et de violences patriarcales, à travers les 

figures masculines autoritaires, intégristes ou possessives, qui confisquent, marquent et martyrisent les corps 

féminins au nom de la tradition, de l’honneur ou de la morale religieuse. Dans un second temps, l’analyse portera 

sur les masculinités décadentes, vulnérables ou marginales, incarnées par des personnages masculins fragilisés 

par l’addiction, le vieillissement, le traumatisme ou la perte d’autorité, révélant ainsi les fissures d’un modèle 

viril en crise. Ce double mouvement permettra de montrer que la masculinité, loin d’être un privilège stable, 

constitue également un fardeau, parfois destructeur, pour ceux-là mêmes qui sont censés l’incarner. 

 

 

1. Corps, masculinités et personnages masculins 

1-1   Corps et domination masculine chez Trabelsi   

Les masculinités correspondent aux différentes modalités d’être homme. Le patriarcat hisse les hommes pour 

les placer au cœur de la rationalité et de la normalité. Attributs et rôles dits « masculins » sont le résultat d’une 

construction à la fois historique, traditionnelle, juridique, éducative, culturelle, médiatique, etc. Les garçons 

apprennent à se comporter comme des hommes en se distinguant des filles et des modèles dits « féminins ». 

Dans les sociétés patriarcales, le masculin a toujours été associé à l’universel et les hommes à l’être humain de 

manière générale. Selon l’anthropologue française Françoise Héritier, les hommes ont fait en sorte de contrôler 

la reproduction sociale en ayant recours à la répartition sexuelle des tâches1 et donc à la hiérarchie entre féminin 

et masculin basée sur la valence différentielle2 ; Montaigne souligne également cette domination en affirmant 

que « les femmes n’ont pas tort du tout quand elles refusent les règles de vie qui sont introduites au monde, 

d’autant que ce sont les hommes qui les ont faites sans elles3. » 

2.1.1.     Personnages masculins et violences patriarcales dans Parlez-moi d’amour!  

Grande est l’importance qu’accorde Bahaa Trabelsi à la masculinité dans ses œuvres, quand bien même elle 

s’intéresserait à la cause féminine. Cela s’explique notamment par sa volonté de déconstruire cette masculinité, 

en tant que donnée culturelle assimilée à un ordre naturel. Dans Parlez-moi d’amour!,  l’écrivaine pose les 

mêmes questions que A. Dialmy : « Qu’est-ce qu’un homme ? Naît-on homme ? Suffit-il de naître mâle pour être 

un homme ? Le devient-on ? Est-on homme indépendamment de l’orientation sexuelle ? À quoi donc réfère 

                                                
1 Françoise Héritier, Masculin, Féminin. La pensée de la différence, Paris, Odile Jacob, 1996, p. 

29.  
2 Ibid., p. 27.  
3 Montaigne, Les Essais, Paris, LGF, « Le Livre de Poche », 2002, p. 1335.  

http://www.ajssmt.com/


3 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

l’identité masculine ?4 » Bahaa Tralelsi semble répondre à chacune de ces questions dans son recueil de 

nouvelles. La violence relative aux rapports sociaux de sexe est abordée dans cet ouvrage sur toutes les coutures, 

qu’elle soit physique, verbale ou symbolique5. Dans Promenons-nous dans les bois, Driss, dont les mœurs se 

veulent dissolues, se sert de son statut de patriarche pour dicter une ligne de conduite fort autoritaire à sa fille 

de vingt ans.  

[…], mais je suis soulagé d’échapper au four traditionnel de mes beaux-parents. 

[…]. Zineb a dressé la table pour nous deux. […]. Ma femme jette un dernier coup d’œil à la maison avant 

de partir, […]. Ce n’est qu’après son départ et après le ftour que Zineb se lâche.  

- Ouf ! Enfin seuls ! Je croyais qu’ils n’allaient jamais partir. On l’a échappé belle, n’est-ce pas ? Ce tour 

familial est une vraie calamité. 

- Ce n’est pas gentil ce que tu dis ma fille, tes grands-parents font leur possible pour bien nous recevoir. 

                 Zineb éclate de rire. 

- Certes ! Mais quelle ambiance ! On s’ennuie à mourir.  

- Un peu de respect s’il te plait ! Tu dépasses les bornes. 

- Papa ! C’est toi qui me fais la morale…tu crois que je n’ai pas vu la tête d’enterrement que tu fais chaque 

fois que nous devons y aller.  

- Cela suffit, Zineb, tu es impertinente. Tu files du mauvais coton en ce moment. Ta mère m’a dit que tu 

sortais tout le temps. Tu vas où ? 

- Ah c’est ça ! C’est un coup monté…J’ai vingt ans et nous vivons au Canada. Je suis majeure tu sais ! 

- De mieux en mieux. Tu es marocaine, musulmane, tu ne seras jamais majeure. Et s’il le faut, je t’enverrai 

vivre chez tes grands-parents pour te rafraichir la mémoire. Tu t’égares. N’oublie jamais qui tu es, la fille 

de Moulay Driss, la petite-fille de Moulay Abderrazak. Dans notre famille, les jeunes filles ont une ligne 

de conduite irréprochable. Tu as de la chance de vivre en Amérique, mais cela ne doit pas te faire oublier 

nos traditions et nos règles.  

- Tu les respectes toi d’abord ? Tu crois que je suis aveugle ? Commence par donner l’exemple et on verra. 

- Insolente ! Je t’ai trop gâtée…Tu vas où quand tu sors ? Tu as un petit ami ou quoi ? 

- Oui, et il est canadien si tu veux savoir. Et pas musulman. J’en ai assez de cette comédie. Je vais partir.  

[…] 

            Je suis hors de moi. Ma petite Zineb…avec un homme, l’image me glace le sang. Je la prends par le 

bras, la secoue, elle se débat. Alors d’un geste brusque, je lui donne une gifle.  pp. 18 et 19 

 

Dans cet extrait, le narrateur se révèle sans scrupules quant aux principes moraux et traditionnels : d’une part, 

il exècre la visite de ses beaux-parents et en parle comme s’il s’agissait d’un piège ; d’autre part, il reproche à sa 

fille d’adopter sa propre conduite. Cette hypocrisie s’attire les foudres de Zineb, la fille de Driss qui est 

scandalisée par l’attitude de son père. Elle le fait savoir sur un ton moqueur peu apprécié par le narrateur, y 

voyant une contestation claire de son autorité paternelle. Outragé, l’homme tente désespérément de colmater 

la brèche dans son pouvoir en usant d’un rappel à l’ordre émaillé de violence symbolique qui dénonce la mère 

et en fait une complice de la domination masculine du père qui est parfois du ressort des femmes elles-mêmes. 

Le père rappelle à Zineb ses origines et son identité afin de la soumettre au joug des traditions. La proposition 

« tu ne seras jamais majeure » traduit la volonté de Driss d’effacer une partie de son identité liée à sa majorité, 

à son corps ainsi qu’à sa vie au Canada : le patriarche parait irrité par l’« Amérique », ou le Nouveau Monde, 

terre  de la liberté et de la rupture avec le passé représenté ici par le vie au Maroc, terre des grands-parents, des 

ancêtres et des racines immortelles6. Le Canada, en tant que terre d’immigration permettant de passer des 

                                                
4 Abdessamad Dialmy, Vers une nouvelle masculinité au Maroc, Codesria, 2009, p. 5.  
5 « La violence symbolique est cette coercition qui ne s’institue que par l’intermédiaire de l’adhésion que le 

dominé ne peut manquer d’accorder au dominant (donc à la domination) lorsqu’il ne dispose, pour le penser et 

pour se penser ou, mieux, pour penser sa relation avec lui, que d’instruments qu’il a en commun avec lui. » Pierre 

Bourdieu, Méditations Pascaliennes, Paris, Seuil, 1997, p. 245.  
6 Gaston Bachelard (1948), La Terre et les rêveries du repos, Paris, France : José Corti, pp. 246 et 247.  

http://www.ajssmt.com/


4 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

cultures immigrées à une culture d’accueil occidentale et individualiste, constitue une échappatoire et un moyen 

d’émancipation pour Zineb qui défie ouvertement son père : fille majeure et libre, son copain est canadien et 

non musulman ; elle brave l’interdit qui consiste à avoir un copain et celui d’être en relation avec un homme 

« mécréant ».  Elle possède toutes les armes nécessaires pour saper la geôle patriarcale relative aux traditions, 

à la doxa et dont les effets restent minimes loin du Maroc, pays conservateur et terre des origines. Driss, 

incapable d’imaginer sa fille dans les bras d’un homme, est à court d’arguments devant Zineb qui ne supporte 

plus les deux poids deux mesures du patriarche. La réaction de la fille met le père dans tous ses états : en 

constatant que la violence verbale et symbolique est inutile, Driss recourt à la violence physique pour soumettre 

Zineb à sa volonté ; le corps de la fille ne lui appartient plus ; il s’efforce de le confisquer cette fois-ci par la force. 

Face à l’insoumission de Zineb qui se débat, la violence physique atteint son paroxysme avec la gifle, marquant 

une tentative désespérée pour soumettre un corps féminin rebelle et assoiffé de liberté. C’est également la 

preuve de la faillite des diktats du patriarcat mis à mal par la volonté d’affranchissement de la fille.  

La violence patriarcale est particulièrement récurrente dans un autre récit intitulé L’empreinte. Dans cette 

nouvelle, Neila étouffe sous le joug de Nabil, un homme dominateur et possessif. Beaucoup d’obligations et peu 

de liberté : telle est l’existence étriquée de Neila, réduite à un objet, à une bête de somme au service de son 

mari : « (…), je suis réduite à une bête marquée de ton sceau, je veux vivre ! » (p. 113). Vouloir est un verbe 

performatif, c’est-à-dire qui réalise l’action qu’il énonce au moment même où il l’exprime. User d’un verbe pareil 

montre la détermination de Neila de reprendre en main sa destinée et sa liberté.  Cette volonté d’émancipation 

est symbolisée par le choix de la robe rouge lorsque Nabil reçoit ses amis à lui.  

Dans la salle de bain, elle se prépare. Sa robe rouge lui va bien. Elle met en valeur son corps mince et bien 

proportionné. Neila met un rouge assorti à celui de la robe sur ses lèvres. Dans le miroir, une belle brune 

sensuelle sourit. Satisfaite du résultat, elle se tourne pour sortir au moment où Nabil entre.  

- Enlève cette robe, on dirait une pute. Tu cherches quoi ? A te faire remarquer ?  

- Je croyais que tu aimais bien cette robe. 

- Tu peux la mettre quand nous sommes seuls, change-toi, je ne veux pas le répéter une deuxième fois. 

Tu cherches la merde ou quoi ? Nous ne pas rester tranquilles ? Il faut toujours que tu gâches tout ?  

Interdite, Neila hésite. Elle pense à Nadia et décide de se changer pour faire passer la pilule. Nabil a choisi 

pour elle. Il sort du placard sa robe marron qu’elle porte souvent. Sans un mot elle la met. pp. 114 et 115  

  

La robe rouge symbolise l’énergie, la force, la détermination et le pouvoir7 de séduction qui mettent en valeur le 

corps de Neila ; le rouge, c’est aussi le feu de la volonté, de la révolte et du sang du sacrifice d’une femme 

soucieuse d’émancipation. La robe marron choisie par le conjoint rappelle la terre, la douceur, la neutralité, la 

soumission, la rassurance de la maman, les traditions et l’ordre dit naturel dans lequel Nabil veut réduire le corps 

de sa femme : mère, épouse et maîtresse de maison. L’homme infantilise Neila en choisissant ce qu’elle devrait 

porter ; il confisque son corps au nom du machisme et de la domination masculine.  L’ultime sursaut de révolte 

de Neila, c’est quand elle demande le divorce. Or, cette demande, cette réclamation émascule Nabil, qui, fou de 

rage, « s’empare du couteau à pain et d’un geste vif et précis balafre le visage de sa femme. » (p. 116). La volonté 

de fer de la jeune femme met à mal l’autorité du mari qui se sert d’un outil pour agir contre quelque chose de 

dur et qu’une main nue ne peut affronter8. Ce « sceau » fait de Neila une esclave dont le visage est marqué à vie 

puisqu’elle tente de fuir le fief conjugal ; le mari anticipe le marronnage9 de sa femme et la châtie immédiatement 

pour « tentative de fuite préméditée ». De ce fait, la défiguration va de pair avec l’effacement de la subjectivité 

de l’autre10 et de sa volonté de s’émanciper. Dans ce récit, la violence physique s’assimile à de la criminalité et 

au banditisme puisque blesser un être humain, et notamment au niveau du visage, reste un geste de voyou et 

non pas d’un père de famille. La balafre, en tant que longue entaille au visage, est une blessure indélébile qui 

                                                
7 Michel Pastoureau, Rouge. Histoire d’une couleur, Paris, Seuil, 2017,  p. 60.  
8 Gaston Bachelard, La Terre et les rêveries de la volonté, Paris, France : José Corti. p. 40 et 41.  
9 Aline Helg, Plus jamais esclaves !. De l’insoumission à la révolte, le grand récit de l’émancipation (1492-1838), 

Paris, La Découverte, « Sciences humaines », 2016, p. 61.  
10 David Le Breton, Des visages, Paris, Métailié, « Traversées », 2003, p. 285.  

http://www.ajssmt.com/


5 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

rappellera toujours à Neila l’identité de son bourreau, constituant un boulet qu’elle trainera jusqu’à la fin de ses 

jours. En résumé, la disparition de soi que subit Neila est une tentative de la domination masculine de s’emparer 

du corps de l’épouse pour en faire la possession éternelle d’un homme extrêmement machiste et possessif. 

N’ayant rien de naturel, cette domination masculine est intériorisée parfois par des femmes qui retournent les 

armes des hommes contre eux.  

2.1.2.    J’ai besoin d’amour ou quand une femme devient « virile »  

Dans J’ai besoin d’amour, Trabelsi relate l’histoire d’une femme qui se met dans la peau d’un homme et s’efface 

sciemment dans l’identité de l’autre sexe. Jade, blonde aux traits très « féminins », reconnait que son apparence 

physique complique un peu sa tâche (p. 78). Elle pénètre une femme dans un rêve : « et cela m’excitait encore 

plus de savoir que je pouvais, en mouvements bruts, m’introduire dans ce sexe rose qui avait une gueule de mec 

moustachu. » (p. 77)  L’association du vagin, symbole de la féminité,  à la moustache qui recèle et virilité et 

masculinité, sème le trouble dans le genre : Jade essaie de « comprendre comment est constitué le monde 

ordinaire (…) des significations sexuelles11 » en pénétrant ce vagin « moustachu ». « Et si j’étais un homme ? » 

(p. 77) est la phrase qui marque le début de l’aventure exploratrice de la masculinité: boire en vitesse deux verres 

de whisky, écouter du blues-rock de Clapton, style musical dominé par les hommes et la figure machiste du 

guitariste virtuose, capotes en poche, sont des gestes, voire des clichés attribués à la gent masculine. Corps de 

femme, attitudes viriles : Jade assume pleinement sa nouvelle identité. Elle investit l’espace du Casablanca 

nocturne, lieu dominé essentiellement par les hommes, et territoire privilégié « des flics vénaux, des chauffards, 

des bars, des journalistes et des putes. » (p. 78).  Jade s’amuse à comparer un bar au fameux « saloon » des 

westerns, notamment à travers la figure du « Shérif oriental » (p. 79) que représentent les « flics de Casablanca » 

(p. 78). Elle envie le pouvoir séducteur du policier, symbole de la justice et du machisme – qui réussit à la castrer 

momentanément - : « j’observe avec envie ce pouvoir et me sens homme. (…). Et mon impuissance est si forte 

que j’enrage. » (p.79) Jade colmate cette brèche grâce à l’argent dans la mesure où le pouvoir financier demeure 

une condition sociale sine qua non d’investiture masculine et patriarcale au sein de la société marocaine. L’argent 

rime partout et toujours avec le pouvoir.  

Jade, « en érection » symbolique, est à l’affut. Dans un autre bar, elle raconte non sans humour sa cavalcade 

virile et son entrée triomphale : elle est à la fois chasseur et boucher. Sa description féminise un jeune homme : 

elle use d’un substantif féminin pour accentuer cette féminisation castratrice ( « une silhouette se détache des 

autres. […]. La silhouette est là, […]. ») (p. 80) qui attise la virilité de Jade. Le deuxième substantif qu’elle utilise 

dans sa description est le nom masculin « éphèbe » (p. 80), qui plus est, symbole de la beauté d’un jeune garçon12 

que la protagoniste cherche à soumettre sur le plan sexuel. La narratrice dépèce le corps du jeune homme en 

mettant en exergue des morceaux de choix alléchants comme les muscles, le derrière, les mains et les pieds. 

Dans l’extrait suivant, la jeune femme s’approprie des attitudes dites masculines pour dominer un homme en se 

servant de violences symboliques et verbales : 

Je conduis vite, arrive devant la porte du garage, descends l’ouvrir, repousse le Doberman qui aboie sans 

relâche, la gueule menaçante. Eh oui! Je suis un homme riche. Le prétendu beur, les yeux écarquillés, 

désarçonné, dégarçonné, me suit sans piper mot.  

Le salon doit être impressionnant pour lui qui vient des bas-fonds. Lumière tamisée et mon bon vieux Jack 

me mettent définitivement à l’aise. Lui, devient aussi irrémédiablement une pute comme je les aime, 

soumise et prête à tout.  

[…] 

Ma pute fait sa chochotte. Derrière la baie vitrée, le doberman rode.  

[…] 

En réalité, envie d’en faire ma chose. De me servir de son corps comme on mangerait un bon plat.  

Qu’il se taise. 

                                                
11 Judith Butler, (2005). Trouble dans le genre. Le féminisme et la subversion de l’identité (trad. C. Kraus). Paris, 

France : La Découverte. p. 16.  
12 Stéphane Lelong, Période d’adolescence. L’ère de famille, Paris, L’Harmattan, « Clinique psychanalytique et 

Institutions », 2013, p. 11.  

http://www.ajssmt.com/


6 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

De le voir sous toutes coutures comme dans un film porno. 

Je cherche cette sensation divine de posséder jusqu’à l’humiliation.  

[…] 

Je suis un gros flic véreux sans scrupules qui se prend pour Dieu et j’exulte. La pute est comme en transe. 

Ma volonté est si forte qu’elle la soumet. pp. 81 et 82 

 

Jade, disposant du nerf de la guerre, armée d’une violence symbolique déconcertante, soumet complètement 

son « éphèbe » et marchande son corps. L’argent établit dans cette situation un échange de rôles dans le rapport 

de domination habituelle des hommes sur les femmes13. Par ailleurs, l’étalage de richesse que fait Jade l’auréole 

de prestige, de pouvoir et de capacité de terroriser autrui14 qui subjugue le jeune homme. Le doberman, en tant 

qu’outil de contrainte, est réputé pour son rôle chien protecteur et dissuasif qui veille sur sa maîtresse ou son 

maître ; le choix de cette race déconstruit l’idée reçue des filles optant pour des chiens au caractère trop doux 

comme les caniches ou les labradors. Jade antagonise son « prostitué » et s’imagine dans un tournoi de joute 

qui l’oppose à lui : les adjectifs « désarçonné » et « dégarçonné » soulignent sa victoire haut la main dans cette 

joute des sexes. La chute imaginaire15 du jeune homme en tant qu’adversaire est double : se faire désarçonner 

et tomber par terre dans la joute au Moyen-Âge fut un grand déshonneur16 pour le chevalier participant au 

tournoi ; l’adjectif « dégarçonné » symbolise la perte du phallus et du pouvoir de domination masculine. En 

conséquence, sa castration symbolique est achevée. La narratrice recourt à un vocabulaire et à des expressions 

vulgaires ou réifiants dans le but d’humilier davantage sa victime qui se laisse faire malgré elle. Sa soumission 

est accentuée par les images où Jade se prend carrément pour Dieu. Jouissant d’une grande euphorie, elle 

transforme le jeune homme en un jouet sexuel pour satisfaire ses caprices les plus excentriques, à l’instar de la 

pornographie qui a été créée pour assouvir les fantasmes masculins au détriment du plaisir et de l’image des 

femmes que cette industrie avilit à outrance. Jade s’offre le luxe de s’amuser et de savourer pleinement ces 

moments de vengeance féminine en achetant un corps d’homme pour en faire un esclave sexuel. La confiscation 

du corps de l’Autre passe nécessairement par la violence, non seulement dans sa dimension symbolique mais 

physique également. C’est le cas du concierge dans le roman de Bahaa Trabelsi La chaise du concierge. 

 

2.1.3     Corps féminins confisqués et martyrisés par des hommes : Lahsen dans La chaise du concierge   

Lahsen le concierge se considère comme un soldat de Dieu, un prophète envoyé sur Terre pour faire le grand 

ménage des mœurs à Casablanca. Il traque ses victimes sans merci et martyrise leur corps, qu’elles soient des 

femmes, des hommes, hétérosexuelles, homosexuelles, musulmanes, juives, cadres supérieures ou même 

appartenant à une classe sociale très défavorisée. Cet intégriste biberonné au salafisme s’efface totalement dans 

sa volonté de soumettre tout le monde au joug de l’islamisme. Ses deux dernières victimes sont la journaliste 

Rita et son amant le commissaire Abid qu’il torture sans pitié.  

[…]. Rita est à moitié évanouie. Ses yeux sont révulsés et sa tête vacille d’une épaule à l’autre. Deux 

cocards bleus lui défigurent le visage. Elle porte une chemise blanche classique que le tueur a déchirée. 

Ses seins nus et blancs sont couverts de griffures rouge sang. La jupe noire qu’elle aime tant est relevée, 

et découvre ses cuisses ouvertes. Le tueur m’observe la dévisager et ricane : 

            -  j’en ai profité aussi de ta pute. Je lui ai défoncé le cul. Elle est bonne pour son âge. Et pendant 

qu’elle hurlait, je lui ai aussi raconté tes frasques. Regarde, j’ai apporté avec moi les photos de tes orgies 

pour qu’elle voie ce que tu fais quand tu ne dors pas avec elle.  

[…] 

Le tueur jette par terre un paquet de photos où on me voit avec les filles en pleine action et dans toutes 

les positions. Les images sont dignes d’un film pornographique amateur. J’écume de rage à l’idée que Rita 

                                                
13 Andrea Dworkin, « Le Pouvoir », dans Nouvelles Questions Féministes, vol. 25, Editions Antipodes, 2006, 94-

108, p. 100.  
14 Ibid., p. 96.  
15 Gaston Bachelard, L’Air et les songes, op. cit., p. 117.  
16 Noel Fallows, Jousting in Medieval and Renaissance Iberia, Woodbridge, The Boydell Press, 2010, p. 211.  

http://www.ajssmt.com/


7 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

les ait vues. […]. Il se saisit du tisonnier, à côté de la cheminée et m’assène un coup sur la tête. Le sang 

coule sur mon visage, pénètre dans ma bouche. […].pp. 204 et 205 

Rita ouvre péniblement ses yeux tuméfiés et me voit. Puis son regard se tourne vers les photos éparses 

sur le sol. Des larmes coulent sur ses joues. […] Le silence nous enveloppe. Rita baisse les yeux, […]. Je la 

vois, elle a baissé les bras elle est résignée à mourir.  

Le tueur lui écarte les cuisses et introduit le tisonnier dans son vagin. Elle ne réagit pas, anesthésiée sans 

doute par la douleur. Dans un mouvement de va-et-vient frénétique, il lui laboure le sexe. Le sang de Rita 

coule sur le sol. Elle perd conscience. « Réveille-toi, catin ! », crie le forcené en striant sa peau de coups. 

Je m’agite dans tous les sens, rugit, suffoque.  

Le tueur finit par se désintéresser de sa victime à l’agonie, et s’en prend à moi. Il s’acharne sur mon corps 

avec le tisonnier couvert du sang de Rita. Il frappe de toutes ses forces, sans répit, et répète sans arrêt : 

« je vais vous bruler vifs, fils de chiens, enfants de satan. » p. 206 

 

Les trois protagonistes, narrateurs autodiégétiques, sont réunis pour la première fois. A la fin du roman. Lahsen 

piège, séquestre le couple et retient donc la femme et l’homme comme otages pour les torturer à sa guise dans 

l’appartement de la journaliste. Fidèle à son attitude ithyphallique17, il se déchaîne d’abord contre le corps de 

Rita qu’il viole sans la moindre hésitation pour assouvir sa concupiscence sadique. Les traces de la torture 

physique sont visibles sur le visage de la journaliste et sur ses vêtements : sa chemise de couleur blanche, 

symbole de pureté, d’innocence, de paix, de propreté et de simplicité -des qualités correspondant parfaitement 

au personnage de Rita- est déchirée par le bourreau islamiste ; la jupe noire est relevée par le concierge pour 

exhiber la nudité des cuisses ouvertes laissant entendre qu’il a abusé sexuellement de la femme. Tout cela traduit 

les penchants sadiques du concierge qui, de surcroit, a un faible pour la mise en scène durant l’exécution de ce 

crime : non seulement il torture le couple, mais il s’applique aussi à transmettre un message durant son verdict 

islamiste : il pense incarner la justice divine. Lahsen est au courant des frasques du commissaire Abid. Il se sert 

de cette carte pour joindre la torture morale à la torture physique de Rita et son compagnon : les photos dont il 

dispose révèlent la face cachée du policier, ce qui plonge Rita dans un profond désespoir. Elle ne lutte plus. La 

stratégie du tueur est particulièrement cruelle et machiavélique puisqu’elle consiste à réduire à néant les liens 

d’amour que Abid et Rita ont noués avant de les assassiner l’un en face de l’autre. Son plan fonctionne à merveille 

car le commissaire reçoit le coup de grâce en voyant les images de ses aventures sexuelles étalées devant la 

femme qu’il aime. Le concierge en profite afin de supplicier le commissaire : il recourt à un tisonnier, instrument 

remuant les braises, pour faire souffrir le couple. Le tisonnier fonctionne dans cette scène comme métonymie 

du feu et de l’enfer, châtiment divin des « impies » dans l’au-delà ; c’est pour cette raison qu’il l’introduit dans le 

sexe de Rita pour bruler son corps de l’intérieur et exécuter le châtiment approprié aux femmes coupables de 

fornication ; il la brûle vive à travers la douleur qu’entraîne cet acte barbare et en s’en prenant directement à 

l’appareil génital, perçu par Lahsen comme l’instrument de la fornication. Le même tisonnier sert d’arme contre 

Abid pour raviver le feu de l’enfer où le concierge emprisonne ses deux victimes : ici, le sang des amants se 

mélange par le biais de l’instrument de la torture qui, quoiqu’il les sépare physiquement, scelle plus que jamais 

leur union pour le meilleur et pour le pire qu’ils expérimentent à pleine main ensemble. Ainsi, et faute de pouvoir 

brûler ces « impies », Lahsen utilise le tisonnier pour pénétrer Rita et frapper Abid tout en répétant « je vais vous 

bruler vifs ». Il fait allusion au châtiment de l’au-delà et s’inspire de la punition éternelle des damnés qui auraient 

du métal en fusion bouillonnant dans les entrailles18. Du reste, le tisonnier est un élément igné d’une grande 

portée symbolique : Lahsen entend de cette manière purifier son monde en se débarrassant des corps des 

pécheurs et des pécheresses par le feu19. Aussi, se servir d’un tel outil montre comment il s’efforce d’imposer sa 

volonté ; il est persuadé que la main nue ne peut pas grand-chose face à ses victimes puisque l’outil, comme le 

souligne Bachelard, permet une meilleure efficacité dans les situations les plus dures20.  

                                                
 

18 Le Coran, trad. de Régis Blachère, 1957, Sourate 44. Al Dukhan verset 45.  

 

 

http://www.ajssmt.com/


8 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

Ce châtiment reste de loin le pire que le concierge ait pu réserver à ses victimes, étant donné que ce couple a 

été difficile à appréhender par le justicier de l’obscurantisme religieux. En définitive, cette forme de masculinité 

« doctrinaire » fait littéralement disparaitre autrui au profit d’idées fanatiques. L’assassin fondamentaliste 

s’efface en Dieu pour imposer son « ainsi soit-il » transcendant et belliqueux de l’islamisme qui exècre toute 

manifestation du corps et des plaisirs charnels en dehors des carcans religieux. Cette masculinité extrêmement 

violente du concierge contraste avec celle du commissaire Abid, un homme instruit, cultivé et aux idées très 

modernistes.   

                    

2-   Masculinités décadentes et vulnérables 

2.1      La figure du commissaire Abid dans La chaise du concierge 

Abid représente une facette de la masculinité décadente dans La chaise du concierge. Sa vulnérabilité 

émotionnelle et sexuelle augmente avec les problèmes professionnels qui lui compliquent l’existence au 

quotidien. Le criminel intégriste le hante constamment puisqu’il constitue une menace et pour sa carrière de 

policier et pour sa vie amoureuse. Le commissaire se caractérise par un côté paternel et protecteur vis-à-vis de 

la femme qu’il aime ; le verbe « bercer » (p. ) évoque l’affection qu’on peut avoir pour une enfant et non pas des 

sentiments amoureux qu’on éprouve à l’égard d’une femme. Il est donc à la fois amant et « papa » de Rita. 

Néanmoins, Abid doit constamment affronter ses propres démons, que sont l’alcool et les débauches sexuelles 

en compagnie des prostituées :  

[…] Quand je baise une pute, je n’ai plus de limites. La pornographie à l’état pur. Bestiale. Authentique. 

En pulsions. Sado masochiste. Jouissance et douleurs mêlées. 

J’ai mes habituées. Elles me connaissent, savent ce que j’attends d’elles. Souvent, je leur demande de me 

satisfaire à deux. Elles sont heureuses de pouvoir compter sur un flic qui, au demeurant, les paye bien. 

[…] 

Avec elle [Rita], je fais l’amour, cherche son plaisir autant que le mien. C’est beau, tendre, mais insuffisant. 

Besoin d’exprimer ma rage. De malmener des corps. De baiser à mort. Avec tous mes vices. Rita reste, en 

revanche, ma nouvelle raison de vivre. Je veux qu’elle soit heureuse. L’un de nous deux doit être heureux. 

Alors je la chéris, la protège, la dorlote, l’épargne. Et je garde mes secrets pour moi.                                                                                    

pp. 127 et 128 

 

Abid s’enferme et s’efface sciemment dans une atmosphère sexuelle glauque, sordide et addictive. L’homme 

raconte sa vulnérabilité se manifestant à travers l’addiction sexuelle aux fantasmes, au sexe payant et aux 

rapports violents21. L’addiction en question permet au commissaire « de réguler le stress et les émotions trop 

intenses, négatives ou positives22. » L’érotisme et la pulsion de mort font bon ménage chez le protagoniste : la 

jouissance se fait dans une douleur mortifère23. 

Ce besoin s’impose comme un élément inéluctable que le personnage prend en considération, et ce en parallèle 

avec tous les sentiments et l’affection qui le lient à sa compagne. Sa vie amoureuse est double : pour la préserver, 

il se retrouve obligé en quelque sorte de ménager la chèvre et le chou, étant donné qu’il est incapable de 

renoncer à ses pulsions ou de dire la vérité à Rita.  

La vie sexuelle avec la journaliste suggère la sobriété dans le plaisir charnel qui n’assouvit que partiellement les 

besoins de Abid relevant beaucoup plus des sensations fortes. Si la présence de Rita demeure importante, 

l’amour du commissaire pour elle se veut toujours très paternel et protecteur, pareillement au début de leur 

relation amoureuse. Il demeure également très soucieux de son bonheur et ne compte en aucun cas la décevoir. 

Pour lui, l’amour sincère et innocent relève d’un rêve d’enfance24, c’est-à-dire d’un idéal auquel l’on ne peut 

aspirer à l’âge adulte. Le Abid paternel reste un enfant rêveur se retrouvant en permanence coincé dans ses 

                                                
21 Nathalie Duriez, « Addiction sexuelle, conduites dissociantes et rétablissement », dans 

Psychotropes, vol. 22, 2016, 47-64, p. 49.  
22 Ibid., p. 50.  
23 Georges Bataille, Œuvres complètes, tome 10, Paris, Gallimard, 1987, p. 58.  
24 Gaston Bachelard, La poétique de la rêverie, op., cit., p. 105. 

http://www.ajssmt.com/


9 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

propres solitudes d’enfance afin d’alléger ses peines25. C’est la raison pour laquelle une partie de son existence 

reste secrète. Au final, cette forme de disparition douloureuse dans l’amour tarifé et la débauche souligne la 

décadence et la vulnérabilité qui caractérisent la masculinité du commissaire Abid. Si cette vulnérabilité sexuelle 

masculine prend quelquefois une forme addictive, elle peut aussi résulter d’une mémoire traumatique lourde à 

porter. 

 

2.3.2     Le jeune homme dans Un pacte avec le diable 

Un pacte avec le diable est la huitième nouvelle dans Parlez-moi d’amour! de Trabelsi. Elle y relate l’histoire de 

la rencontre d’une jeune femme et d’un jeune homme dans la ville d’Essaouira. Ils passent de très bons moments 

ensemble dans un riad lorsque le jeune rifain se décide de raconter sa vie et son traumatisme d’enfance à la 

narratrice nouvellement rencontrée.  

- Je n’étais pas un enfant comme les autres. D’ailleurs, j’ai dû faire un pacte avec le diable. […]. Grace au 

livre Diamaldi. Le livre de la sorcellerie. […]. Je cherchais un partenaire, […]. Pour partager mes angoisses. 

Mon père ne m’aime pas. Il me hait. Je suis trop féminin à son gout. Avec des manières et des mimiques 

de fille. D’ailleurs, son frère est d’accord avec lui. […].  

[…] 

-  Je suis autre chose, je ne sais pas ce que je suis. Je suis une merde. J’aime les femmes. Elles sont douces. 

Les hommes sont violents. Il m’arrive de l’être aussi. […]. Quand mon père est mort […], je me suis 

enfermé avec lui dans sa chambre. Il était là devant moi, inerte et sans voix, et je lui en voulais. […]. 

Comment lui dire qu’il n’a jamais été là pour moi ? Qu’il a laissé ses frères abuser de moi? […]. Alors, j’ai 

commis un de ces péchés…le Péché…l’impardonnable…j’ai osé profaner le corps inanimé […].                                  

pp. 93 et 94 

Le jeune homme raconte des souvenirs d’enfance très douloureux. Il évoque le rejet du père qui n’aime 

pas son fils en usant de verbes au présent montrant l’ampleur d’un traumatisme ineffaçable. La détestation 

qu’éprouve le père à l’égard de son enfant concerne son physique, très peu « masculin » à son goût, et devient 

donc source de honte pour le géniteur inapte à engendrer de « vrais hommes ». Cette crise d’identité sexuelle 

que subit l’enfant résulte de la détestation du père et du sentiment de solitude qui pousse le jeune garçon à 

passer par le diable et assume d’explorer alors sa face sombre26 pour s’en sortir. L’homme se déteste et laisse 

voir son complexe d’infériorité lié à son identité. Le recours aux forces du mal constitue l’ultime sursaut de ce 

personnage désespéré de s’imposer, voire de se venger d’un père qui a abandonné son fils, et en a fait d’une 

manière ou d’une autre une victime de prédateurs sexuels familiaux qui profitent du rejet paternel pour abuser 

sexuellement du garçon dès l’âge de sept ans. Ce sentiment d’abandon se transforme alors en une haine viscérale 

du père : en guise de vengeance, le jeune homme viole la dépouille de son géniteur. Ainsi, l’enfant domine 

sexuellement le corps de son père devenu dépouille par le biais de la nécrophilie afin de lui prouver sa virilité et 

son identité sexuelle d’homme capable d’incarner le rôle « masculin » du dominateur. L’aveu d’un tel acte, qu’il 

qualifie d’ailleurs de « péché impardonnable », souligne les remords du jeune homme. Ce corps sacré sur le plan 

social et religieux- d’où l’analogie Dieu-Père du christianisme27 et la figure du père très valorisée en islam- se voit 

violer par un fils diabolique qui n’a plus rien à perdre et dont la vulnérabilité le hisse au rang des martyres de la 

maltraitance paternelle. Les limites entre le bien et le mal sont brouillées car le fils a symboliquement tué Dieu 

en profanant le corps du père ; l’interprétation morale de la situation que fait le jeune homme prend le dessus 

et fait fi du phénomène moral28 qu’est le sacré.   

La narratrice, qui écoute le récit du jeune homme, ne cache pas ses émotions quant à la situation embarrassante 

dans laquelle elle se trouve : elle écoute le récit de son partenaire sexuel qui, d’ailleurs, n’est pas son copain car 

elle vient de le rencontrer à Essaouira et se sent dans l’obligation de se prêter au jeu de la psy et de la maman 

                                                
25 Ibid., p. 104.  

26 Robert Muchembled, Une histoire du diable. XIIe-XXe siècle, Paris, Seuil, 2000, p. 20 
27 Hubert Auque, Dieu, un père ? Pourquoi le christianisme nous a imposé une image paternelle, Toulouse, Erès, 

« Inconscient et spiritualité », 2018,  p. 73.  
28 Nietzsche, Par-delà le bien et le mal, Paris, LGF, « Le livre de poche », 2020, §108, p. 160. 

http://www.ajssmt.com/


10 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

totalement absente du récit du protagoniste. En voyant cette sensibilité au masculin, elle comprend le besoin de 

son partenaire sexuel de se confier à une femme afin de combler le vide laissé par une mère inexistante. La jeune 

femme s’improvise alors psychiatre contre son gré tout en sachant parfaitement qu’il est inutile de le faire. En 

définitive, ce personnage masculin se confie malgré lui à la narratrice pour tenter de se libérer du poids d’une 

identité et d’un traumatisme constituant un fardeau insupportable qui empêche sa plaie existentielle de 

cicatriser. Cette vulnérabilité déconstruit certaines constructions sociales considérant la sensibilité comme le 

propre des femmes seulement. Par ailleurs, la fragilité au masculin est décrite également chez Leila Slimani, et 

particulièrement chez Kader, le père d’Adèle Dans le jardin de l’ogre.   

 

2.2    Kader dans Dans le jardin de l’ogre : vieillissement et retraite   

Kader, bien qu’il soit un personnage secondaire dans le premier roman de Slimani, constitue un adjuvant 

essentiel pour Adèle. Sa mort entraine et précipite la disparition définitive de l’héroïne à la fin du récit. Kader vit 

avec sa femme Simone dans un petit appartement. Contrairement à sa femme, il se montre très discret et 

courtois avec sa fille Adèle quand celle-ci rend visite à ses parents : 

Le père regarde la télévision. Il ne s’est pas levé depuis leur arrivée. Il est absorbé par le spectacle de 

réveillon du Lido. Des poches gonflées d’eau alourdissent son regard mais ses yeux verts ont gardé de 

l’éclat et une certaine morgue. A son âge, il a encore une épaisse chevelure brune. Une fine couronne 

grise éclaire ses tempes. Son front, son front immense, est toujours aussi lisse.  

Adèle vient s’asseoir à côté de lui. Elle pose à peine ses fesses sur la banquette et met ses mains sur ses 

cuisses.  

« Tu es content de la télévision ? C’est Richard qui l’a choisie, tu sais. C’est un modèle dernier cri, explique 

Adèle avec une voix infiniment douce.  

C’est très bien, ma fille. Tu me gâtes trop. Tu ne devrais pas dépenser tant d’argent pour ça. 

- Tu veux boire quelque chose ? Ils ont commencé l’apéritif sans nous dans la cuisine. »                                         

- Kader approche sa main d’Adèle et tapote lentement son genou. […]. 

- Laisse-les, ils n’ont pas besoin de nous », chuchote-t-il en se penchant vers elle. Il lui sourit d’un air 

complice et tire une bouteille de whisky de sous la table. Il sert deux verres. «[…] Tu connais ta mère. Si 

elle ne m’avait pas tellement emmerdé, […], j’aurais vécu la vraie vie, moi. […].   

- On t’entend Kader », ricane Simone. pp. 93 et 94 

 

Le portrait physique mélioratif de Kader contraste avec celui de Simone : l’homme, quoiqu’il soit âgé et malade, 

garde quelques traits de sa jeunesse. L’expression « fine couronne grise » gratifie Kader d’une allure de vieux 

monarque déchu de ses prérogatives. Le front haut et sans rides est associé à la beauté chez les femmes au 

moyen-âge29 et à la sagesse et à l’intelligence en physiognomonie chez les hommes30. Les poches sous les yeux 

sont un signe de consommation de tabac, d’alcool ou du manque de sommeil chez le vieil homme qui s’isole des 

autres en regardant la télévision. L’alourdissement du regard reflète sa vieillesse, sa maladie, sa fatigue, sa 

tristesse ainsi que son isolement. 

Le père d’Adèle semble isolé et songeur en regardant à la télévision le spectacle du célébrissime cabaret Le Lido, 

situé au 16e arrondissement de Paris. Toutefois, la complicité père-fille saute aux yeux puisque l’héroïne 

demeure un personnage très introverti, dans le cercle amical mais surtout dans le contexte familial, que ce soit 

avec Richard, Lauren, Simone et parfois même son petit garçon Lucien. L’attitude bienveillante de la fille vis-à-

vis de son père reflète son amour pour lui. Les deux personnages optent pour la distanciation avec Richard et 

Simone en prenant deux verres de whisky tout seuls. La relation d’Adèle et Simone reste très tendue : la fille 

                                                
29 Jean Verdon, La femme au Moyen-Âge, Guisserot, 1999, p. 14.  
30 « Un front large et bombé vers les deux angles qui de chaque coté se perdent dans la chevelure, de manière qu’il 

offre plus de largeur en haut qu’en bas annonce une grande imagination : c’est le front des poètes en prose comme 

en vers, celui des grands peintres et des artistes qui se distinguent invinciblement, par ce qu’on appelle, à juste 

titre, le génie (ainsi Shakespeare, Voltaire, lord Byron, V. Hugo, Rubens). M.E.G., Traité anatomique en 

Psychologie et critique de physiognomonie, Maison Canognette, Bruxelles, 1850, p. 78. 

http://www.ajssmt.com/


11 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

supporte mal la présence de sa maman que le narrateur omniscient décrit de manière dépréciative en mettant 

en exergue son physique très mal proportionné et son maquillage grossier. Par ailleurs, Simone et Kader ne 

s’entendent pas tellement ; la femme a maltraité son mari et l’a empêché de réaliser ses rêves ; il n’hésite pas à 

lui en vouloir devant sa fille. Simone raffole d’argent et de décorum, tandis que Kader parait beaucoup plus 

résigné. Il témoigne son affection par des gestes et des contacts physiques, chose qui est rarissime dans 

l’itinéraire d’Adèle dans la mesure où tous les autres contacts avec autrui se limitent au sexuel. Le père est la 

seule et unique chose au monde qui maintient encore le lien mère-fille entre Simone et Adèle. Ainsi, la mort du 

père constitue le précipice dans lequel tombe l’héroïne à la fin du roman et l’oblige à courir à sa perte.  

La disparition de Kader dans l’isolement et la solitude s’achève par sa mort à la fin du roman. Simone s’obstine 

à le maltraiter même après son trépas :  

A côté de la collection d’allumettes de bars d’hôtels, Simone a installé l’urne funéraire en porcelaine blanc 

et rose.  On dirait une grosse boite a biscuits ou une vieille théière anglaise. En une nuit, son père est 

passé du fauteuil noir à l’étagère du salon.  

« Je n’aurais jamais pensé que papa voudrait se faire incinérer. » 

Simone hausse les épaules. 

« Il avait beau ne pas être religieux, sa culture c’est quand même…Tu n’aurais pas dû faire ça. Tu aurais 

pu m’en parler. »[…]. pp. 214 et 215  

 

Le corps de Kader, qui s’était longtemps affalé et isolé dans le trou noir de l’oubli que symbolise le fauteuil, se 

fait incinérer par Simone qui ne se soucie pas de la culture de son mari dont l’origine maghrébine et la culture 

musulmane interdisent formellement la crémation de la dépouille. En mettant les cendres de l’homme dans une 

urne, celui-ci rétrécit encore plus, car il occupe désormais un espace beaucoup moins important que le fauteuil 

noir. La couleur du meuble symbolise le deuil, la disparition et l’absence de lumière31 dans lesquels vivait Kader 

avant de tirer sa révérence. Ce même meuble servait de tombe puisque le désespoir et la résignation ont fini par 

s’imposer dans la vie du père d’Adèle. De ce fait, la disparition de soi que subit le corps de Kader l’accompagne 

même après sa mort, car, au lieu d’être enterré dans une tombe, espace portant le nom du défunt et qu’on peut 

visiter par la suite, il est transformé en cendres pour être placé dans un simple ustensile, d’où la comparaison 

avec une « boite à biscuits » et la « théière anglaise ». Ainsi, le corps de Kader est réduit à un simple objet faisant 

partie du décor de l’appartement. L’urne funéraire est placée près de « la collection d’allumettes de bars 

d’hôtels » de Simone : celles-ci sont évoquées bien avant la mort du vieil homme (p. 91) et rappellent ainsi toutes 

les aventures et les tromperies de sa femme ; les problèmes qui ont hanté Kader durant toute son existence lui 

collent toujours à la peau même après sa mort et même en ayant le corps réduit en cendres. Si le feu domestique 

signifie dans l’imaginaire bachelardien32 l’image de la flamme s’élevant de la cheminée, le bonheur au sein du 

foyer chaleureux et affectueux, il est ici synonyme de crémation physique et morale symbolisée par les allumettes 

qui brûlent le corps de Kader à petit feu avant et après son trépas. En résumé, l’effacement par le feu est une 

torture correspondant à l’enfer vécu par Kader en compagnie de sa femme Simone. Sa masculinité décadente 

subit les maltraitances et les infidélités d’une épouse froide et irresponsable vis-à-vis de son foyer et de sa petite 

famille. La mort de Kader marque la disparition d’un adjuvant dans l’itinéraire d’Adèle qui, tout comme son père, 

tend à se détacher de Richard et de Lucien au point de renoncer aux personnes qui comptent le plus pour elle. 

 

3.   Conclusion 

Au terme de cette analyse, il apparaît que la représentation des masculinités dans les œuvres de Bahaa Trabelsi, 

enrichie par le dialogue avec celles de Leïla Slimani, met en lumière une réalité profondément ambivalente : si 

la masculinité demeure un vecteur central de domination et de violence, elle se révèle tout autant comme un 

espace de fragilité, de désarroi et de décomposition subjective. À travers la mise en scène de corps confisqués, 

                                                
31 Michel Pastoureau, Noir. Histoire d’une couleur, Paris, Seuil, 2016, p. 24.   
32 « Le feu enfermé dans le foyer fut sans doute pour l’homme le premier sujet de rêverie, le symbole du repos, 

l’invitation au repos. » Gaston Bachelard (1942), La psychanalyse du feu, Paris, France : Gallimard, p. 32.  

http://www.ajssmt.com/


12 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

mutilés ou disciplinés, l’écrivaine donne à voir les effets concrets et souvent irréversibles de l’ordre patriarcal, 

dont la brutalité s’exerce aussi bien sur les femmes que sur les hommes qui en sont les relais ou les victimes 

collatérales. 

Les figures masculines autoritaires (pères despotiques, maris violents, intégristes fanatiques ) incarnent une 

masculinité crispée sur la tradition, la norme et la maîtrise des corps, révélant ainsi son incapacité à tolérer 

l’autonomie féminine et l’altérité. La violence, qu’elle soit symbolique, verbale ou physique, est  l’ultime recours 

d’un pouvoir menacé, incapable de se maintenir autrement que par la contrainte. Parallèlement, les masculinités 

vulnérables et décadentes - qu’il s’agisse du commissaire Abid, du jeune homme traumatisé ou de Kader 

vieillissant -  dévoilent l’envers de cette hégémonie : une virilité fissurée, minée par l’addiction, la solitude, le 

vieillissement ou la mémoire traumatique, et vouée à l’effacement progressif du sujet. 

Ainsi, loin de reconduire une vision univoque de l’opposition entre dominants et dominées, ces récits 

complexifient la réflexion sur le genre en montrant que le patriarcat, tout en produisant des rapports de pouvoir 

profondément inégalitaires, engendre également ses propres impasses et ses propres ruines. La masculinité y 

apparaît moins comme un privilège que comme une performance instable, sans cesse menacée de dislocation, 

et dont la violence constitue souvent le symptôme le plus criant. 

En définitive, l’écriture de Bahaa Trabelsi s’inscrit dans une démarche critique qui contribue à désessentialiser 

le masculin, à en révéler les artifices et à en exposer les coûts humains. En donnant à lire des corps marqués, 

détruits ou vieillissants, elle invite à repenser les masculinités non plus comme des évidences naturelles, mais 

en tant que constructions sociales historiquement situées, appelées à être interrogées, déconstruites et, peut-

être, réinventées. 

 

4.    Bibliographie 

1. Auque, H. (2018). Dieu, un père ? Pourquoi le christianisme nous a imposé une image paternelle. Toulouse, 

France : Érès. 

2. Bachelard, G. (1942). La psychanalyse du feu. Paris, France : Gallimard. 

3. Bachelard, G. (1948). La terre et les rêveries de la volonté. Paris, France : José Corti. 

4. Bachelard, G. (1948). La terre et les rêveries du repos. Paris, France : José Corti. 

5. Bachelard, G. (1943). L’Air et les songes. Paris, France : José Corti. 

6. Bachelard, G. (1960). La poétique de la rêverie. Paris, France : Presses Universitaires de France. 

7. Bataille, G. (1987). Œuvres complètes (Tome 10). Paris, France : Gallimard. 

8. Bourdieu, P. (1997). Méditations pascaliennes. Paris, France : Seuil. 

9. Butler, J. (2005). Trouble dans le genre. Le féminisme et la subversion de l’identité (trad. C. Kraus). Paris, 

France : La Découverte. (Ouvrage original publié en 1990) 

10. Dialmy, A. (2009). Vers une nouvelle masculinité au Maroc. Dakar, Sénégal : CODESRIA. 

11. Dworkin, A. (2006). « Le pouvoir », dans Nouvelles Questions Féministes, n° 25, pp. 94–108. 

12. Duriez, N. (2016). « Addiction sexuelle, conduites dissociantes et rétablissement », dans Psychotropes, 

22, pp. 47–64.  

13. Fallows, N. (2010). Jousting in Medieval and Renaissance Iberia. Woodbridge, UK: Boydell Press. 

14. Helg, A. (2016). Plus jamais esclaves ! De l’insoumission à la révolte, le grand récit de l’émancipation 

(1492–1838). Paris, France : La Découverte. 

15. Héritier, F. (1996). Masculin, féminin. La pensée de la différence. Paris, France : Odile Jacob. 

16. Le Breton, D. (2003). Des visages. Paris, France : Métailié. 

17. Lelong, S. (2013). Période d’adolescence. L’ère de famille. Paris, France : Le Harmattan. 

18. Montaigne, M. de. (2002). Les Essais. Paris, France : LGF, Le Livre de Poche. (Œuvre originale publiée au 

XVIe siècle) 

19. Muchembled, R. (2000). Une histoire du diable. XIIe–XXe siècle. Paris, France : Seuil. 

20. Nietzsche, F. (2020). Par-delà le bien et le mal. Paris, France : LGF, Le Livre de Poche. (Œuvre originale 

publiée en 1886) 

21. Pastoureau, M. (2016). Noir. Histoire d’une couleur. Paris, France : Seuil. 

http://www.ajssmt.com/


13 Asian Journal of Social Science and Management Technology 

 

22. Pastoureau, M. (2017). Rouge. Histoire d’une couleur. Paris, France : Seuil. 

23. Le Coran. (1957). Le Coran (trad. R. Blachère). Paris, France : Maisonneuve & Larose. 

24. Verdon, J. (1999). La femme au Moyen Âge. Paris, France : Gisserot. 

 

 

 

 

INFO 
Corresponding Author: Omar Tahir, Université Hassan II Casablanca. 

 
How to cite/reference this article : Omar Tahir, Corps et masculinités en littérature Marocaine, Asian. Jour. 

Social. Scie. Mgmt. Tech. 2026 ; 8(1): 01-13. 

http://www.ajssmt.com/

